**اسماءالله‏؛ رحمان، یکى از اسم هاى زیباى خدا**

سید مصطفى حسینى ‌‌‌‌‌‌‌‌

یکى از اسمهاى نیکو و زیباى خداوند تبارک و تعالى، رحمان است که (۱۵۷) بار در قرآن کریم آمده است. رحمان صیغه مبالغه از ریشه (ر ح م) است که به معناى بزرگ بخشایشگر، مهربان و دلسوز است که بخشش او از سر مهربانى و شفقت و غمخوارى باشد.

**معناى لغوى اسم شریف رحمان ‌‌‌‌‌‌‌‌**

رحمت در لغت، به معناى رقّت، نرمى و انعطاف نفسانى است که مستلزم تفضّل و احسان مى باشد ولى این معنا در وجود بارى تعالى صحیح نیست؛ زیرا انفعال، نقص است و نقص در خداوند راه ندارد رحمت درباره خداوند به معناى افاضه خیر و عنایت به نیازمندان است؛ از این رو مرحوم فیض کاشانى درباره دو اسم شریف رحمان و رحیم مى فرماید:

الرحمان و الرحیم من الرحمه و هى افاضه الخیر على المحتاجین، عنایهً بهم. و رحمه الله تعالى تامهٌ و عامهٌ و کامله.

«رحمن» و «رحیم» از رحمت مشتق است و به معناى افاضه بر نیازمندان از روى توجه به آنان است. و رحمت خداوند متعال، تام و عمومى و کامل است.[۱](http://bonyadhad.ir/wp-admin/post.php?post=2956&action=edit" \l "_edn1)

**فرق رحمان با رحیم ‌‌‌‌‌‌‌‌**

با مراجعه به آیات و روایات، مى ‌‌‌‌‌‌‌‌توان این فرق را بین دو اسم شریف رحمان و رحیم فهمید که رحمان عنایت و شفقت و لطف خداوند به تمام مخلوقات است و رحیم، عنایت و لطف ویژه به مؤمنان است. امام صادق (علیه السلام) به این فرق تصریح کرده و فرموده است:

والله إله کل شی ‌‌‌‌‌‌‌‌ء الرحمن بجمیع خلقه، الرحیم بالمؤمنین؛[۲](http://bonyadhad.ir/wp-admin/post.php?post=2956&action=edit" \l "_edn2)

خداوند، معبود هر چیزى است و به همه مخلوقات خویش، رحمان و به مؤمنان رحیم است.

خداوند، در قرآن کریم نیز به این فرق تصریح کرده و فرموده است:

هُوَ الَّذِى یُصلى عَلَیْکُمْ وَ مَلَائکَتُهُ لِیُخْرِجَکم مِّنَ الظلُمَاتِ إِلى النُّورِ وَ کانَ بِالْمُؤْمِنِینَ رَحِیما؛[۳](http://bonyadhad.ir/wp-admin/post.php?post=2956&action=edit" \l "_edn3)

او، کسى است که بر شما رحمت مى ‌‌‌‌‌‌‌‌فرستد و فرشتگانش نیز تا شما را از تاریکى به سوى نور بیرون آورد و بر اهل ایمان، بسیار مهربان است.

با این تعبیر، خداوند عنایت ویژه خود به مؤمنان را توسط اسم شریف «رحیم» معرفى کرده است نه «رحمن».

**ارتباط هدایت و تزکیه و تهذیب با اسم شریف «رحیم»**

در روایتى دیگر، امام صادق (علیه السلام) مى ‌‌‌‌‌‌‌‌فرماید:

الرحمن اسمٌ خاص بصفه عامه و الرحیم اسمٌ بصفه خاصّه؛

رحمان، اسم خاص [مخصوص خداوند] است با ویژگى عام [شامل همه است‌‌‌‌‌‌‌‌] و رحیم، اسم عام است [استعمال آن در غیر حق تعالى بدون اشکال است‌‌‌‌‌‌‌‌] با ویژگى خاص. رحمانیّت خدا، شامل تمام مخلوقات مى شود (چه مؤمن و چه کافر)؛ اما رحیمیّت او مخصوص مؤمنان مى ‌‌‌‌‌‌‌‌باشد که مقتضى عنایت ویژه و افاضه خاص به ایشان خواهد بود. این افاضه خاص، همان هدایت ویژه خداوند و موفقیت بنده در تزکیه و تهذیب نفس و تقرب به سوى او است؛ از این رو خداوند در قرآن کریم بر این نکته تأکید کرده و مى فرماید:

وَ لَوْ لا فَضلُ اللهِ عَلَیْکمْ وَ رَحْمَتُهُ مَا زَکى مِنکم مِّنْ أَحَدٍ أَبَداً وَ لَکِنَّ اللهَ یُزَکى مَن یَشاءُ وَ اللهُ سمِیعٌ عَلِیمٌ؛[[۴]](http://bonyadhad.ir/wp-admin/post.php?post=2956&action=edit" \l "_edn4)

اگر فضل و رحمت الهى بر شما نبود، هیچ یک از شما هرگز تزکیه نمى ‌‌‌‌‌‌‌‌شد و این خداوند است که هر کس را بخواهد تزکیه مى کند و خداوند شنوا و دانا است. این، همان فضل و رحمتى است که مخصوص اهل ایمان است و توسط اسم شریف رحمان شامل حال مؤمنان مى ‌‌‌‌‌‌‌‌شود.

**طاعات و عبادات الهى، مقدّمه نزول رحمت ‌‌‌‌‌‌‌‌**

عبدالرحمن بن عوف از رسول خدا (صلى الله علیه و آله) نقل مى ‌‌‌‌‌‌‌‌کند که خداوند فرمود:

أنا الرحمنُ خلقتُ الرَّحم و شققتُ لها اسماً من اسمى فَمَن وَصَلَها وَصَلْتُه وَ مَنْ قَطَعَها قَطَعْتُه؛

من خداى رحمان [مهربان ‌‌‌‌‌‌‌‌] هستم؛ رحم را خلق کردم و نام آن را از نام خود گرفتم؛ پس هر کس صله رحم کند او را به رحمت خویش متصل سازم و هر کس قطع رحم کند، او را از رحمت خویش دور نمایم.

بنابر این، انسان باید با اشتغال به طاعات و عبادات و صله رحم و تفقّد از احوال خویشان و اقوام، خود را در معرض نزول رحمت الهى قرار دهد.

**راز و نیاز با خداى رحمان و رحیم ‌‌‌‌‌‌‌‌**

وانسان باید از خداوند در مقام دعا و راز و نیاز بخواهد که با فضل و رحمت گسترده خویش معامله کند و با خضوع و خشوع از او چنین بخواهد: یا رحمانُ یا رحیم یا ارحم الراحمین! به ما رحم کن، زیرا خود فرمودى:

إِنَّ رَحْمَت اللهِ قَرِیبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِینَ؛[۵](http://bonyadhad.ir/wp-admin/post.php?post=2956&action=edit" \l "_edn5)

به یقین، رحمت خداوند، به نیکوکاران نزدیک است.

اگر از محسنان نباشم، در زمره مؤمنان و اهل ایمان هستم و خود در قرآن کریم فرموده ‌‌‌‌‌‌‌‌اى: و کان بالمؤمنین رحیماً؛[۶](http://bonyadhad.ir/wp-admin/post.php?post=2956&action=edit" \l "_edn6) خداوند، به مؤمنان دلسوز و مهربان است، و اگر از اهل ایمان واقعى نباشم، از صابران بر بلا و مصیبت هستم و به آن ها وعده داده ‌‌‌‌‌‌‌‌اى که درود و رحمت خویش را بر آنان نازل کنى:

وَ بَشرِ الصبرِینَ الَّذِینَ إِذَا أَصبَتْهُم مُّصِیبَهٌ قَالُوا إِنَّا للهِ وَ إِنَّا إِلَیْهِ رَجِعُونَ أُولَئک عَلَیهِمْ صلَوَاتٌ مِّن رَّبِّهِمْ وَ رَحْمَهٌ وَ أُولَئک هُمُ الْمُهْتَدُونَ؛[۷](http://bonyadhad.ir/wp-admin/post.php?post=2956&action=edit" \l "_edn7) بشارت بده به صابران، کسانى که اگر مصیبتى به ایشان برسد، مى ‌‌‌‌‌‌‌‌گویند: ما از خدائیم و به سوى او باز مى ‌‌‌‌‌‌‌‌گردیم، بر آنان، درود و رحمت پروردگارشان است و ایشان، همان هدایت ‌‌‌‌‌‌‌‌یافتگان هستند.

و اگر از صابران هم نباشم، دست کم شیئى از اشیاء و موجودى از موجودات هستم و خود فرموده ‌‌‌‌‌‌‌‌اى:

وَ رَحْمَتى وَسِعَت کلَّ شىْ ‌‌‌‌‌‌‌‌ء؛[۸](http://bonyadhad.ir/wp-admin/post.php?post=2956&action=edit" \l "_edn8) یعنى رحمت من، بر همه چیزگسترده است.

پس خدایا! رحمت خویش را از من دریغ مفرما که شیئى از اشیاء هستم و به قدرت خویش مرا از نعمت وجود بهره ‌‌‌‌‌‌‌‌مند کرده ‌‌‌‌‌‌‌‌اى. خلاصه این که باید به هر طریقى البته با صدق و صفا و امید به فضل و رحمت الهى، خود را در معرض فضل و رحمت الهى قرار داد.

**سبقت رحمت الهى بر قهر و غضبش ‌‌‌‌‌‌‌‌**

خداوند دوست دارد بندگانش به ریسمان فضل و رحمتش چنگ زنند و از همین رو رحمت او بر قهر و غضبش پیشى گرفته است؛ چرا که خداوند داراى اسما و صفات متعدد و مختلفى است که به اقتضاى حکمت و مصلحت الهى، بروز و ظهور مى ‌‌‌‌‌‌‌‌یابد؛ ولى طبق این فقره از دعاى شریف یا من سبقه رحمته غضبه ‌‌‌‌‌‌‌‌[۹](http://bonyadhad.ir/wp-admin/post.php?post=2956&action=edit" \l "_edn9) بروز و ظهور رحمتش، از غضبش بیشتر است.

**ترغیب خداوند به امیدوارى به رحمتش ‌‌‌‌‌‌‌‌**

خداوند، بندگان مجرم و گنهکار خویش را از یأس و ناامیدى از رحمت خویش نهى کرده و فرموده است:

قُلْ یَا عِبَادِى الَّذِینَ أَسرَفُوا عَلى أَنفُسِهِمْ لا تَقْنَطوا مِن رَّحْمَهِ اللهِ إِنَّ الله یَغْفِرُ الذُّنُوب جَمِیعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِیمُ؛[۱۰](http://bonyadhad.ir/wp-admin/post.php?post=2956&action=edit" \l "_edn10) [اى پیامبر] بگو اى بندگانم که بر نفس خود اسراف کرده ‌‌‌‌‌‌‌‌اند! از رحمت خدا نا امید نباشید خدا همه گناهان را مى بخشد. او بسیار آمرزنده و مهربان است.

خداوند، در خطاب هایش به پیامبر در آیات: فَبِمَا رَحْمَهٍ مِّنَ اللَّهِ لِنت لَهُم ‌‌‌[۱۱](http://bonyadhad.ir/wp-admin/post.php?post=2956&action=edit" \l "_edn11) و در وَ مَا أَرْسلْنَک إِلا رَحْمَهً لِّلْعَالَمِینَ ‌‌‌‌‌‌‌‌[۱۲](http://bonyadhad.ir/wp-admin/post.php?post=2956&action=edit" \l "_edn12) و نظایر آن، در درجه اول پیامبر و بعد از آن، امت آن بزرگوار را به این صفت پسندیده تشویق و ترغیب مى ‌‌‌‌‌‌‌‌کند.

**ضرورت تخلّق به اسم شریف رحمان ‌‌‌‌‌‌‌‌**

چنگ زدن به اسم شریف رحمان براى انسان مؤمن خداجو که در پى تخلق به اخلاق الهى است، بسیار ضرورى است، چرا که انسان سالک، با تفکر و تدبر در این اسم شریف، معرفت و شناخت و محبتش به خداوند بیشتر شده و روح امید و نشاط و جدّیت در سیر الى الله در او زنده مى ‌‌‌‌‌‌‌‌گردد و زمینه تخلق به ‌‌‌‌‌‌‌‌این صفت الهى برایش فراهم مى ‌‌‌‌‌‌‌‌شود. با تخلق به صفت رحمت و دلسوزى و مهربانى، زمینه آثار و برکات و صفات پسندیده دیگر فراهم خواهد شد.

**علت غفلت انسان ‌‌‌‌‌‌‌‌ها از اسم شریف رحمان و رحمت الهى ‌‌‌‌‌‌‌‌**

متأسفانه انسان ‌‌‌‌‌‌‌‌ها به دلیل حب دنیا و زیاده ‌‌‌‌‌‌‌‌خواهى، از این اسم شریف کاملًا غافل شده ‌‌‌‌‌‌‌‌اند. تمام نعمت ‌‌‌‌‌‌‌‌ها و فیوضاتى که در طول عمر و زندگى، از طرف خداوند به آن ‌‌‌‌‌‌‌‌ها عطا شده توسط این اسم شریف است؛ ولى حب دنیا و زیاده ‌‌‌‌‌‌‌‌خواهى، سلامتى و امنیت و نعمت ‌‌‌‌‌‌‌‌هاى دیگر را به دست فراموشى سپرده و همیشه انسان را به فکر دستیابى به متاع ‌‌‌‌‌‌‌‌هاى دنیایى دست نیافتنى مشغول مى ‌‌‌‌‌‌‌‌کند. این گونه فکر و آرزوهاى طولانى که معمولًا جامه عمل نمى ‌‌‌‌‌‌‌‌پوشد، روح ناامیدى از رحمت الهى و ناسپاسى نعم الهى را در پى دارد و او را از رحمت خداوند دور مى سازد. به ناچار کسى که مى ‌‌‌‌‌‌‌‌خواهد نعمت ‌‌‌‌‌‌‌‌هاى خدا از او سلب نشود و خواسته ‌‌‌‌‌‌‌‌هاى معنوى و مادى او برآورده شود، باید به این اسم شریف متمسک شود. باید سیر نزول رحمت الهى از زمان تولد و کودکى تا زمان حاضر در طول زندگى پرفراز و نشیب خویش را به مطالعه بنشیند و تفکر و تأمل کند چگونه خداوند او را در تمام مراحل زندگى غرق در رحمت خویش نموده و با نعمت ‌‌‌‌‌‌‌‌هاى سلامتى و امنیت و هدایت و نعمت ‌‌‌‌‌‌‌‌هاى بى ‌‌‌‌‌‌‌‌حد دیگر، او را مورد لطف و مرحمت خویش قرار داده است. امام حسین علیه السلام در دعاى شریف عرفه به زیبایى به بخشى از این نعمت ‌‌‌‌‌‌‌‌ها از زمان کودکى تا زمان پیرى اشاره کرده است که خواندن آن و تفکر درباره آن، راه ‌‌‌‌‌‌‌‌گشا خواهد بود.

**کیفیت تخلق به اسم شریف رحمان و راهکار آن ‌‌‌‌‌‌‌‌**

براى دستیابى به این صفت و اخلاق الهى و فراگیرى کیفیت تخلق به آن، باید به نمونه ‌‌‌‌‌‌‌‌هاى عینى و مصادیق کامل آن از کسانى که متخلق به این صفت الهى هستند، مراجعه کرد و سیره عملى ایشان را در اعتقاد و اخلاق و رفتار به تماشا نشست. این مصادیق کامل عینى، سلسله جلیل محمد و آل محمد صلوات الله علیهم اجمعین هستند که آیینه تمام نماى صفات جلال و جمال حضرت حقند. خداوند، در تعریف و تمجید از مقام شامخ پیامبر بزرگوار اسلام صلى الله علیه و آله فرموده است:

انک لَعَلى خُلُقٍ عَظیم ‌‌‌‌‌‌‌‌[۱۳](http://bonyadhad.ir/wp-admin/post.php?post=2956&action=edit" \l "_edn13)، وَ مَا أَرسَلنکَ إِلّا رَحمَهً لِلعَالَمِین ‌‌‌‌‌‌‌‌[۱۴](http://bonyadhad.ir/wp-admin/post.php?post=2956&action=edit" \l "_edn14) همچنین درباره رأفت و شفقت و مهربانى و دلسوزى آن حضرت براى هدایت مردم مى ‌‌‌‌‌‌‌‌فرماید:

لَقَد جَائَکُم رَسُولٌ مِن أَنفُسِکُم عَزیزٌ عَلَیهِ ما عَنِتُّم حَرِیصٌ عَلَیْکُم بِالْمُؤمِنینَ رَؤُوفٌ رَحِیم؛[۱۵](http://bonyadhad.ir/wp-admin/post.php?post=2956&action=edit" \l "_edn15)

همانا رسولى از شما به سراغتان آمد که [از فرط محبت ‌‌‌‌‌‌‌‌] فقر و پریشانى و جهل و فلاکت شما بر او سخت مى آید و بر [ آسایش و نجات ‌‌‌‌‌‌‌‌] شما بسیار حریص و به مؤمنان، رؤوف و مهربان است.

با توجه به تعاریف قرآنى بسیار زیباى خداوند از پیام ‌‌‌‌‌‌‌‌آور خویش که او را یک الگوى کامل اخلاقى معرفى کرده است، انسان سالک در تخلق به اخلاق الهى باید به سیره عملى این بزرگوار و فرزندان معصوم او مراجعه کند. همچنین دقت و تأمل کند که آن بزرگواران، چقدر به تمام مخلوقات- حتى گمراهان و کفار و مشرکان- دلسوز و مهربان بودند و در راه هدایت ایشان به سوى خدا و دین حق، از هیچ بلا و مصیبت و خطرى نهراسیده و هیچ زحمتى را فروگذار ننمودند. باید سیره عملى این بزرگواران را الگوى خویش قرار داد و در تخلق به صفت رحمت و عطوفت و شفقت و مهربانى به مردم- بلکه تمام مخلوقات الهى- به آن ها اقتدا کرد تا رفته رفته متخلق به این صفت اخلاقى الهى شد. ان شاء الله.

**پیوست‌ها:**

1. علم الیقین، فیض کاشانى. به نقل از اسماء الهى از دیدگاه قرآن و عرفان نوشته رضا رمضانى.
2. شیخ صدوق، معانى الاخبار، ص ۲۱.
3. احزاب، آیه ۴۳.
4. نور، آیه ۲۱.
5. اعراف، آیه ۵۶.
6. احزاب، آیه ۴۳.
7. بقره، آیه ۱۵۵- ۱۵۷.
8. اعراف، آیه ۱۵۶.
9. بحار، ج ۹۵، ص ۲۳۲، باب ۲، اعمال خصوص یوم العرفه و لیلتها.
10. زمر، آیه ۵۳.
11. آل عمران، آیه ۱۵۹.
12. انبیاء، آیه ۱۰۷.
13. قلم، آیه ۴.
14. انبیاء، آیه ۱۰۷.

1. توبه، آیه ۱۲۸.